
Sitting with Ease: 
Guidelines for 

Meditation
by Diana Lightmoon



Table of Contents

Introduction  ..............................Page 3

Setting intentions .........................Page 5

Posture and the body........................Page 7

Some thoughts on thinking...................Page 9

Emotions/feelings...........................Page 11

Calm/tranquil states........................Page 13

Accepting vs resisting your experience......Page 15

Recollecting................................Page 17

Working with a teacher......................Page 18

About the author............................Page 19

Published by Lotus Heart Wisdom Press
© Diana Lightmoon 2008



Introduction

So often meditation is taught as a technique that will get 
you somewhere, usually to an idealized state of being in 
which everything, including you, will then be all right. 
This can create tension from striving as well as a sense of 
failure and self­blame when these perfect states are not 
achieved or able to be sustained. Often it is the very 
effort that is getting in the way and much of your actual 
experience is discounted. 

In this book you will be introduced to a gentle, easy 
approach to meditation that supports an exploration of your 
inner world and increases awareness. By learning how to 
allow your unique experience to unfold naturally, not 
judging anything as unacceptable or mundane, you will find 
that your mind is able to find its own way to calmness and 
relaxation. With continued practice, qualities of heart 
such as kindness, friendliness, patience, trust, 
compassion, and acceptance will be cultivated. 

Part of the learning in this form of meditation includes a 
process of recollecting your experience afterwards. By 
simply calling your experience back to mind at the end of 
the meditation, or writing it down in a journal, you can 
increase awareness and bring a spirit of investigation and 
inquiry into your sits that will increase over time and 
also begin to filter into your daily life. In the beginning 
you might want to work closely with a teacher trained in 
this approach to facilitate your process, whether by 
sitting a retreat or sharing your journal, but with 
practice you will gain the confidence and skill to work 
more independently.

This approach to meditation is an innovation based on 
Vipassana, or insight meditation which comes from the 
Buddhist tradition, but it is not necessary to be a 
Buddhist or be interested in learning Buddhist philosophy 
or psychology to practice or benefit from it. Whether your 
reasons for wanting to meditate are to learn to relax, to 
become more accepting, kind and compassionate towards 
yourself and others, and/or develop more self­awareness, 
this approach can help you. I do include some Pali and 
Sanskrit terms when I feel it is helpful. Pali was the 
language the teachings of the Buddha were written in and 
Sanskrit a later, classical language from India that more 



people are familiar with. 

My purpose in writing this booklet is to help you establish 
a daily meditation practice that you can make your own, or 
if you already have a practice to support you in making a 
transition to a less structured, more receptive practice 
that involves less tension and striving. Through my own 
experience of meditating this way and in working with 
students, I have seen the kind of change and transformation 
that can take place when one engages in this practice. My 
suggestion is to read through the entire booklet at least 
once before starting so you get the overview, and then the 
section on setting intentions just before sitting, each 
time until it is clear in your mind. The rest can be 
referred to after or between sittings as questions arise.



Setting intentions

While external conditions can make a difference in how easy 
or difficult it is to sit quietly in meditation, your 
internal attitude and expectations are probably much more 
important.  Still, you will want to put some time and 
energy into discovering   a time and a place where it is 
quiet enough that you won't get distracted. For some people 
the morning before they get into their day, or the kids 
wake up, is the best time, but others prefer the end of the 
day after they get off work, or everyone is in bed.  For 
others sometime in the middle of the day may work. It is 
completely individual and may take some experimenting to 
find out for yourself. And it may not always be the same 
time every day. The important thing is that you know you 
won't be interrupted. 

In the beginning it is probably a good idea to decide ahead 
of time how long you want to sit, set a timer, and sit 
until the timer goes off no matter what is happening in 
your meditation. A timer will keep you from looking at the 
clock which can be a total distraction. Keep your goals 
realistic, however:  no more than 15­20 minutes at first 
and then work your way up slowly to 40 minutes. Eventually, 
as you begin to enjoy your time meditating, you may be able 
to dispense with the timer and sit as long as you like. I 
sometimes meditate for two hours in one sitting.

Essentially meditation is a time to be with, and give to, 
yourself. The more kindness and gentleness you can bring to 
the process of sitting with yourself, the more you will 
enjoy it. That's not to say that every sit will be one you 
will come out of saying, “Boy, that was good.”  That's not 
the point. But every minute of sitting in which you 
tolerate your experience, no matter what it is, will go far 
in terms of cultivating qualities of patience, kindness, 
equanimity, and compassion. You will also be able to see 
more of what is actually going on. In this regards, 
curiosity and interest in your experience are important, 
too. 

When you sit, there's no way to know ahead of time where 
your mind will go. We all come to meditation with ideas 
about what it is and what we “should” be, or want to be, 
experiencing. The voice of the internal judge can be quite 
loud and harsh when our actual experience differs greatly 



from our desires or expectations. This is when kindness 
towards yourself and interest in and curiosity about what 
is happening, will be tested sorely, and serve you well if 
you can muster it. In the beginning it's enough just to 
tolerate what is happening and to congratulate yourself 
when you do. 

So it helps, just prior to sitting, to remind yourself of 
your intentions: 1)To sit quietly for a certain period of 
time, 2) to give permission for your experience to unfold 
naturally, 3) to be kind and gentle towards yourself, and 
4) to be interested and curious about whatever your 
experience is. 



Posture and the body

The important thing is to find a posture that you can sit 
in comfortably for the whole time. It makes no difference 
if you are sitting on the floor or in a chair, with legs 
crossed or not. It is not necessary to sit with your back 
perfectly straight. In fact, as you relax, your back will 
naturally begin slumping. That's okay. There is no right or 
wrong posture. There's just what works for you. You might 
need to play with posture for awhile to find which one(s) 
work best for you. And feel free to try lying down, too. 
For people who are ill and/or weak, or have back problems, 
lying down may be the best option. 

The mind and the body do not exist separate from one 
another and bodily sensations will be part of your 
experience at times as you sit in meditation. Like all the 
rest of your experience, allow them into awareness with 
curiosity and interest. The body can also be used as an 
anchor in your meditation, a place to return to when you 
feel like you need it. By gently bringing your attention to 
the sensations of your buttocks on the chair or cushion, 
your hands in your lap, and the over­all feeling of 
sitting, you can ground yourself briefly in the flow of 
your experience. The sensations of breathing or your heart 
beating can have a similar grounding effect at times.

Emotion, which I will say more about in a later section, is 
in part, a somatic experience, and sometimes the first 
indication that a feeling or emotion is present will be 
through physical sensation, often in the viscera, but also 
the skeletal musculature. People who've learned to repress 
their emotions or feelings, may experience tightness and 
constriction in certain areas of their bodies as they sit 
that at times may become uncomfortable. Physical discomfort 
can be part of anyone's experience at some point. 

While some practices advocate working directly with pain, 
in this practice we try to minimize it. This is one of the 
reasons that I suggest finding a posture that is 
comfortable for you. If physical pain or discomfort arises 
while you are sitting,  pulling your attention towards it, 
I suggest you sit with it for awhile and gently investigate 
it, being aware as well of your thoughts and feelings. If 
you feel that moving, or changing your posture, will 
ameliorate the pain, then notice the desire and intention 



to move, and then slowly do so, making it part of your 
meditation. It may or may not solve the issue, but you 
haven't disrupted your meditation in order to find out.

At the opposite end of the spectrum, there may be times 
when you have extremely pleasant sensations in your body, 
and paradoxically, these may sometimes develop from 
sensations that were originally uncomfortable. That's one 
reason why it's important not to make decisions about 
moving too quickly. Give your experience time to develop. 
There's no way to know what's going to happen relative to 
the pain or discomfort, and a lot depends on what's causing 
it, which is not always easy to see or know. In certain 
states of mind, the body and its sensations can completely 
disappear from awareness. 



Some thoughts about thinking

Thinking has gotten a bad rap when it comes to meditation 
which has led to a lot of unnecessary struggle and 
suffering. Asking our minds to quit thinking is a little 
like asking our hearts to stop beating or our lungs to quit 
breathing. Yet this is the expectation or hope that many of 
us bring to meditation. In some cases, it's a primary 
motivation to learn meditation which can lead to an 
internal war. This is hardly the right condition for 
cultivating inner peace.

It's not that our minds can't slow down and thinking fall 
away for periods of time. The question is more: How does 
this happen? Most meditation techniques have been developed 
as a way to give the mind something to focus on besides 
thought. Whether it's the breath, or a mantra, the 
instructions are to drop thought and keep coming back to 
the object ( ie breath or mantra). And for some people, 
some of the time, this actually works. But for most people, 
much of the time, it's a continual struggle and war. And 
the irony is that resisting thoughts tends to make them 
that much more persistent. 

So in this way of meditating we let thinking go on. Just 
like all the rest of our experience it has a right, and a 
reason, to be. Our job is simply to be aware of it. Not in 
a labeling or noting mode as in some practices, but as just 
another aspect of our experience. It's even okay to get 
caught up in your thoughts and lose track of the fact that 
you're thinking, because sooner or later you will realize 
what is happening and come back to awareness. With time you 
will begin to trust this process. I feel safe in saying: 
you will always come back.

By not fighting your thoughts and giving yourself 
permission to get lost in them, you have the opportunity to 
observe how your mind functions in an everyday kind of way. 
You can see more about it. For example, if you're upset 
about something that happened during the day, as you get 
caught up in the story about it, you might notice some 
emotion, say anger, or maybe embarrassment, or even 
sadness, that's part of the experience. Now you're not just 
thinking, but also feeling. You're seeing more of the 
complexity of what actually goes on when you think, and 
that it doesn't operate independently of emotion.



Stories are the mind's basic unit of understanding and 
making sense of our experience. By getting curious about 
the stories we tell ourselves we begin to see some of the 
motivating forces in our lives. By listening to our stories 
we can find out what some of our core beliefs and views 
about ourselves and the world are. This can take some 
patience because these things are hidden or embedded in our 
stories in such a way that we usually take them for granted 
and don't see them. But as we look back at our actions and 
choices in life, we have the opportunity to reflect upon 
them in a way that could change how we do things in the 
future.

Even really mundane thinking like planning for a trip or 
making a list may tell us things about ourselves. For some 
people this type of thinking brings great pleasure and 
helps them feel secure. It may be a way of managing 
anxiety. Other people drive themselves crazy with their 
thinking, and as painful as it may be to tolerate it, by 
doing so they may begin to see what they're doing to 
themselves so that it slowly changes over time. Constant 
criticism may plague someone else. No matter what the 
internal dynamic, bringing it into the light of awareness, 
while painful at first, will have a beneficial effect. And, 
again, the first thing is to learn to tolerate it.

Once we get curious and interested in our thoughts, and 
stop fighting them, a strange thing may happen. Lo and 
behold, they can begin to slow down, and maybe even fall 
away and disappear for a while. Or they transform into 
nonsensical words or dream­like images. The process of 
getting interested in our thoughts can draw our minds 
inward to a calm, tranquil state, and a kind of trance, or 
what is called samadhi, develop. This is quite common.  I 
will write more about these samadhi states in another 
chapter. What's important here is to know that this is a 
natural process that can, and often does, follow from 
accepting and being with your thoughts. That doesn't mean 
it always will, or even should. The point is simply that it 
can. The very state we fight our thoughts to obtain can 
develop once we surrender to and become interested in them. 
As with all our experience, our relationship to it is what 
makes the difference. And in the meantime, we get to learn 
a lot about ourselves.



Emotions and feelings

It is natural for emotions and feelings to arise during 
meditation. Sometimes they may be obvious, and at other 
times more subtle or embedded in our experience as a tone 
or flavor, and so not as visible. However they appear, they 
are there for a reason, and to be accepted and included. 
This may be easier for some emotions or feelings than 
others. We tend to enjoy happiness, elation, joy, even 
excitement for example, while have a more difficult time 
with anger, frustration, anxiety, or fear. Sitting with 
these latter emotions can be challenging because they 
involve activation of the sympathetic nervous system which 
primes us for fight or flight.  The natural tendency when 
these feelings arise is to move, act, do, so sitting with 
them calls for more restraint.  A great deal of wisdom can 
be developed if you are able to to see how anger fuels 
certain thoughts ( and vice versa) while not acting on 
them. At high levels of activation, however, sitting may be 
counterproductive. It may make more sense to walk or do 
some other physical activity in which you can also attend 
to your inner process. This would still be considered 
meditation.

Because life inevitably brings loss, sadness or grief is an 
emotion that will often arise in response to life's 
vicissitudes. Meditation can be a solace in these times, 
providing a way to be with these feelings and see deeper 
into them and their causes. This is all part of the process 
of surrendering and letting go. For some people sadness is 
more comfortable and acceptable; others may fight it for 
various reasons. If you have a view that you should be 
happy, these feelings might contradict your sense of self. 
The same could be said for anger, too. Many people don't 
like to think of themselves as being angry. Yet it's 
essential to make room for all emotion to show itself to 
get the most from your meditation.

Emotions don't happen separate from thoughts and 
sensations. In fact, if you think about what an emotion is, 
it's difficult to define. Daniel Siegel, a psychiatrist, 
defined them as the linkage of differentiated components of 
a system. The system here is you, or your mind and body. 
Anxiety may be a churning in your belly, but is that all it 
is? Isn't it also the thoughts churning in your mind as 
well? As you begin to look at your experience of these 



feelings and emotions, you will see how they operate inside 
you. You will begin to distinguish between them with more 
clarity and subtlety and realize they have more gradation 
and elements than you had been aware of before. More 
importantly, you will learn how they influence your 
behavior for better or worse, and develop more skillfulness 
in being with them. 



Calm, tranquil states

This is what most people come to meditation to experience 
and what most meditation techniques are designed to induce. 
As I stated earlier, however, these expectations and 
techniques can also create a lot of frustration. If you can 
remember that just the act of sitting still, no matter what 
is going on in your mind, is a type of calmness, it will 
help you to value your meditation regardless of the 
content. It may also help you begin to recognize the more 
subtle clues that relaxation and calmness are being 
cultivated simply by sitting and being with your 
experience.

There is a whole range of states between sleeping and 
waking that you can experience in meditation, and at times 
you may veer towards sleepiness or even into sleep. This is 
okay. Allow yourself to move in this direction if this is 
where your mind is taking you. It is only afterward that 
you can evaluate whether or not where you have been was 
actually sleep, and even then you may not be certain. 
Allowing yourself to explore dreamy and more sleep­like 
states will give you access to beneficial states of mind 
that you might otherwise miss out on. It is not necessary 
to maintain a certain level of wakefulness, or “being 
present,”  as that will limit where your mind can go, and 
also set up a kind of tension from the effort.

As I stated earlier, these calm, tranquil states are called 
samadhi, which is a Pali word. Pali is the language that 
the Buddhist suttas or discourses were originally spoken 
in, then written down. Sometimes samadhi is translated as 
concentration, but it actually refers to a state that 
develops as the mind becomes drawn inward and secluded from 
the outer world. This often happens when it gets focussed 
on something, like the breath, or a body sensation, or even 
thoughts. That's why as you get interested in your 
experience, you will begin to be drawn into these states. 
You don't have to work at it. 

By allowing these states to develop naturally, you will 
eventually be able to see more about them, ie how they 
develop, what qualities they have, and how they function in 
your meditation practice. But in the beginning it is enough 
to simply experience and enjoy them. Usually they are quite 
pleasant and soothing. They can be dream­like or they can 



have a crisp quality of wakefulness to them, or something 
in­between. Sometimes it feels like being wrapped in a 
cocoon, at others like being bathed in warmth. There can be 
many different body sensations, like tingling or warmth or 
cold, or no sensations at all. There can be images or 
washes of color, or no visual aspect to the experience at 
all. They may come with refined emotions of loving­
kindness, or compassion or no emotion at all.

There are so many variations of these states that it would 
be impossible to make an exhaustive list. It would also be 
counter­productive, as what's important is your  experience 
of them. It's not about trying to match someone else's 
experience, or even to replicate specific states once 
you've had them. Over time you will become more familiar 
with this inner territory and develop your own language for 
describing it. Every state has its own qualities and 
parameters that conditions what can, or cannot, happen 
within it. Your ability to discern this will develop with 
practice over time.



Accepting versus resisting your experience

Despite your best intentions, there will times when you 
meditate in which you find yourself in conflict, wanting 
something else to happen than what is actually going on. 
This is normal. Welcome to planet earth and being human. 
How many times in your life have you experienced this exact 
same dilemma? So here you are again. And you thought 
meditation was going to be different, right? Well, 
sometimes it is and sometimes it isn't. Remember the 
saying, “Wherever you go, there you are?” 

People devise a lot of strategies to get away from 
experiences they don't want to have. This happens in 
meditation, too. This is most often when people resort to 
tricks or techniques. You may find yourself doing this, 
too, especially if you've learned some other way of 
meditating before trying this way. You may suddenly feel 
like saying your mantra or following your breath, in a 
desperate attempt to get somewhere else than where you 
currently are in your meditation. You may or may not be 
successful at this, however, depending on a lot of 
different factors.

Whatever you do, however you resolve the conflict, there is 
something to learn from the process. If something is 
calling for your attention, no matter how many times you 
try to get away from it, it will keep coming back. This can 
happen many times in one meditation if you're resisting a 
particular experience, and it can happen over days, weeks, 
and even years of your practice in terms of the recurring 
themes and conflicts of your life. The issues of your life 
will not just go away because you want them to, but if you 
allow them into your meditation, accepting them as part of 
your spiritual path, a deep transformation can slowly take 
place.

Acceptance is one of those words that sounds simple, but 
really can be quite complicated. In theory it means 
including everything in our practice, but the reality of 
our psyches makes it more of a process than an event. 
That's why I often talk about tolerance as I think it's 
easier to negotiate. In the beginning, it may be all you 
can do to tolerate a given experience. And you may have to 
titrate it at that, allowing a little bit in at a time. 
Resistance has its place, too. We all have our limits and 



it's important to respect them. This is where gentleness 
comes in. Even your resistance and conflict need 
acceptance. There is no right or wrong thing that can 
happen. There's just what is happening and all the layers 
of reaction or response to it.



Recollecting

When you have finished meditating, it is good to spend some 
times afterwards recollecting what happened during your 
meditation. This can be done by simply calling it back to 
your mind in a reflective way, or more formally through 
journaling. We hear the word “mindfulness” a lot these 
days, and often it is used to denote a type of attention we 
bring to our experience in the moment as it is happening. 
The term was used originally as a translation of the Pali 
word sati, which also means memory. So this remembering of 
what happened in your meditation is another aspect of 
mindfulness. It is an additional way of cultivating 
awareness and learning from your experience.

In recollecting or keeping a journal, it is important to 
describe your experience in your own words, not using 
psychological, spiritual, or any other jargon. Try to get 
as close to your raw experience as possible in your 
description, without interpreting it. This can be 
challenging because we don't have a lot of language for 
talking about meditative experiences. You can use metaphor 
if you can't quite get to it with literal language. It 
doesn't have to be done chronologically. Write things down 
as you remember them. Consider all of the aspects of 
experience we covered here and how they showed up in your 
meditation, ie thoughts, sensations, emotions, calm, etc. 
You may find that once you start, more comes back to you. 
The more you can remember of the sequence of your 
experience, the better, though that will be something that 
will develop over time. Transitions between different 
experiences can be particularly helpful when you see them.

It's quite common to get insight during the journaling but 
in terms of learning about your meditation experience per 
se, you might want to bracket off those things that come to 
you in the journaling process and weren't actually in the 
sit itself. Then you don't have to censor yourself but you 
also have a clear record of what happened during your sit. 
Since this journaling is meant to help you develop more 
skill in meditating, this distinction can be important. 
Being able to see how different states and experiences 
arose and what choices you made is part of the learning. It 
brings a quality of investigation and inquiry into your 
meditation practice, which cultivates the development of 
wisdom as well as awareness.





Working with a teacher

In the beginning, it is particularly useful to work with a 
teacher. A good teacher will encourage you and help you to 
value your unique meditation experience. She  will also 
help you to see and understand what is going on in your 
meditation so that your practice can grow and develop. This 
is all done in the spirit of collaboration and with respect 
towards you and your experience. For most people there is a 
sense of being seen and understood so that a relationship 
of trust develops that allows for a deeper inner 
exploration. 

This work is best done in small groups in which everyone 
meditates together and then has the opportunity to report 
if they want. In my groups, I then ask questions to help 
them remember or see more about the sit, or to look at 
something they've learned from an experience. This helps a 
person's meditation practice develop in ways that are 
individual to him or her. Having someone listen to and be 
interested in your meditation will enhance your curiosity. 
The mutual exploration and inquiry into the experience 
models and encourages the kind of investigation you can do 
in your sit on your own. Learning happens by listening to 
other people's experience as well. It is not a sharing in 
the usual sense of the word, as depending on the size of 
the group, not everyone gets to report each time. Those 
that do are encouraged to take as much time as they need so 
they can go in depth into their sits.

It is also possible to work one­on­one via email and phone. 
This works best for people who do not live near by and 
can't come to groups, classes, or workshops on a regular 
basis. In this case, you would sit every day for a week or 
five days and journal about the sits, sending a copy of 
your journal entries via email, and setting up a time to 
talk about it together over the phone. This can be done as 
often as wanted or needed. 



About the author

Diana Lightmoon has been practicing meditation for 19 
years, 13 of these in the tradition of Vipassana. She has 
been teaching since 2003. She was president of the Santa Fe 
Vipassana Sangha from 2003­ 2005. She has studied and 
practiced with many teachers, but most extensively with 
Jason Siff of the Skillful Meditation Project from 2004­
2007, including two and half years of teacher training and 
Buddhist philosophy and psychology. It was he who 
introduced her to this way of meditating. Diana is also a 
licensed psychotherapist and massage therapist and a 
Certified Rosen Method Bodywork Practitioner. She teaches 
and practices in Santa Fe, NM but also travels to offer 
workshops and retreats in other areas upon request.

All her teaching is done in the tradition of dana, a Pali 
word meaning generosity or giving. This tradition goes back 
to the time of the Buddha when the monks and nuns went on 
daily alms round with bowl in hand to receive support in 
the form of food so that they could survive and continue to 
practice and offer the dharma, the teachings. In the same 
way, she graciously receives whatever you feel moved in 
your heart to give to support the teaching. This book is 
offered in the same spirit. 

For more information visit www.evening­sun.com/diana.

Diana can be contacted at dlightmoon@comcast.net or 505­
577­4607. 
Her address is 29 Chapala Rd   Santa Fe NM 87508


